
收稿日期: 2016 － 07 － 18
基金项目:教育部人文社会科学重点研究基地重大项目“实践辩证法研究”( 13JJD720009) 阶段性成果
作者简介:韩志伟( 1970—) ，男，辽宁锦州人，教授，博士研究生导师，从事德国古典哲学和马克思主义哲学研究; 吴鹏

( 1991—) ，男，河南信阳人，博士研究生，从事德国古典哲学研究。

2016 年第 6 期
( 总第 193 期)

理 论 探 讨
THEOＲETICAL INVESTIGATION

No. 6，2016
General. No. 193

如何切中现代自由问题的复杂性

韩志伟a，吴 鹏b

( 吉林大学 a．哲学基础理论研究中心; b．哲学社会学院，长春 130012)

摘 要:随着现代社会的迅猛发展，作为现代社会一般内涵的现代自由问题正不断地凸显出来，而现代自由

问题的复杂面相使得人们无法对其进行切实有效的理解和把握，如何切中现代自由问题的复杂性就摆在我们面

前。历史导向研究从自由的思想史出发，在经验的层面上勾勒现代自由问题的复杂表象;逻辑导向研究从自由的
概念出发，在理性的层面上揭示现代自由问题的复杂本质;问题导向研究从人类社会生活和政治生活中的实际问

题出发，在现实的层面上彰显现代自由问题的复杂实践。三种研究路径从不同的层面和角度揭示了现代自由问
题的复杂面相，但是，我们必须明确的是，切实有效地理解和把握现代自由问题的复杂性，应当首先、经常和始终
从问题导向出发。
关键词:现代自由;历史导向;逻辑导向;问题导向

中图分类号: B152 文献标志码: A 文章编号: 1000 － 8594( 2016) 06 － 0045 － 06

启蒙运动的兴起驱动着自由的视界由古代转向

现代，自由在现代社会中获得了全新的形式和内容，

它显现在人们拥有和使用的各项权利之中，并诉诸

法律制度的保障以获得自身的确定性。在现代社
会，自由内容的牵涉极广和自由形式的纷繁多样使

问题变得复杂难解，许多思想家为此倾其一生，最后

也只是成为通往自由之路的一块砖石。由于人们无
法对现代自由问题的复杂面相进行切实有效的理解

和把握，从而导致现代自由问题在具体的政治实践

中总是处于不确定性之中。因此，如何切实有效地
理解和把握现代自由问题的复杂性，就成为摆在我

们面前的、无法逃避和绕过的时代课题。而且，面对
复杂的现代自由问题，我们不能简单地用单一的视

角去审视，只有从不同的角度和层面去洞见它的复

杂性，才能够真正达到对现代自由问题的复合型把

握。

一、历史导向

“哲学是历史性的思想”“哲学史是思想性的历
史”［1］，切实地把握现代自由问题的复杂性首先就需
要我们进入“历史”与“思想”的内在关联，在政治哲

学的历史长河中揭示现代自由问题的复杂面相。历
史导向是切中现代自由问题的复杂性的第一条路

径，这一种把握方式主要将其理论聚焦点集中在现

代自由问题的发展史中，以时间为线索搜集和整理

思想家们在自己的时代对自由问题的理解和阐释，

进而对这些思想材料进行分析和总结，从现代自由

问题的源头和发展过程中把握它的复杂性。
现代自由问题发轫于 18 世纪欧洲的启蒙运动，

新兴的资产阶级与欧洲中世纪以来的封建王权和专

制统治展开斗争，这种斗争在实践上表现为以推翻

封建专制和教会统治为核心的资产阶级革命，在思

想上表现为以思想解放为核心的启蒙运动。启蒙思
想家们高举理性主义的旗帜，以“天赋人权”反对
“君权神授”，倡导自由是每个人与生俱来的权利，
从而，自由的地位和价值就确立起来，成为现代社会

的首要原则。追溯现代自由问题发生的源头，我们
首先就要把目光聚焦到英国思想家洛克身上。在著
作《政府论》中，洛克首先对“父权”这个概念进行澄
明，所谓的“父权”不过是父母出于情感和责任对子
女进行的保护和管理，而不是封建专制的象征，以此

击破了“保皇派中的时髦人物”菲尔麦执于守护的

54

DOI:10.16354/j.cnki.23-1013/d.2016.06.008



君权神授和王权至上原则; 在《政府论》下篇，洛克
以“自然权利说”和“社会契约论”为核心，正面阐释
了他对自由问题的理解，创立了以私有财产神圣不

可侵犯为核心原则的古典自由主义学说。作为自由
主义的教父，洛克对自由问题的理解是十分淳朴和

纯粹的，在他的理论体系中，个人的自由和权利占据

着关键的核心地位，而政府的合法性仅限于维护和

保障个人的权利，他秉持的原子式的抽象个人原则

和契约论的方法论倾向始终贯穿于古典自由主义向

新自由主义的发展过程中。
与淳朴的古典自由主义相比，现代自由问题在

卢梭那里就变得不淳朴，甚至复杂难解。在反对法
国封建专制的政治斗争中，卢梭吸收并传播了英国

启蒙思想家所主张的以自然权利说和社会契约论为

核心的自由主义理论，但是卢梭的自由学说并不是

对英国古典自由主义理论的翻新和挪用，他在实质

上推进和丰富了现代自由问题的思想进程和思想内

容。虽然他使用的词汇和句子与古典自由主义者相
比较而言并没有实质性的区别，但是却赋予同一类

概念以不同的内容，改变了词汇的具体含义，创立了

迥异于古典自由主义的“异端”学说，开启了自由主
义的批判传统，在当时的法国以及自由的发展史中

都产生了振聋发聩的效果。
在“历史”与“思想”的内在关联中解读卢梭对

现代自由问题的把握，需要我们回到卢梭的生活环

境和时代背景之中。18 世纪初，卢梭出生于日内瓦
一位贫困的钟表匠家庭中，与同期的思想家相比，贫

困和磨难总是与他难解难分，清贫的生活经历赋予

卢梭不同于其他启蒙思想家的理论视角，在资本主

义发展的进程中，他体会到更多的是底层民众生活

的日渐贫寒和社会贫富差距的逐步扩大。卢梭敏锐
地观察到现代文明本身的内在矛盾，对现代性本身

秉持辩证的否定态度，他认为，社会的前进与倒退是

一致的，社会每向前发展一步，社会矛盾和贫富差距

也会加深一步，现代文明的进程逐步打破了人与人

之间的平等状态。因而，卢梭从财产权入手批判洛
克的自由学说，他否定财产权是人类与生俱来的自

然权利，而认定财产权是私有制的产物，并对私有制

大加挞伐，他主张以“公意”来维护人与人之间的平
等，重新确立人类生活的“应有”状态。与洛克淳朴
的自由主义理论相比，卢梭对现代自由问题的理解

更为宽阔，他把个体平等纳入现代自由问题的视界，

确立了平等在现代自由问题中的地位和意义，促使

现代自由问题的理论视野不再单纯地局限于追求个

人自由，而是给予自由和平等以共同的关注，并思考

如何实现二者的和解，从这一方面进行比较，卢梭对

现代自由问题的理解就要比洛克的自由主义理论更

为复杂。
现代自由并不是毫无约束的无限任性，自由得

以可能需要一定的规则和秩序做保障，如何处理自

由与规则之间的关系也是现代自由问题的一个重要

内容，卢梭对这一问题的理解和处理也要比先前的

思想家复杂得多。在卢梭之前，以霍布斯、洛克为代
表的英国启蒙思想家们通常采取一种划界的方式来

处理二者之间的关系问题，通过划界以确立自由和

规则在现代社会的地位和领域，而划界的标准是以

他们对人性的理解为基础的。霍布斯以性恶论为基
础，认为强力的规则对于遏制人类的欲望和冲动是

十分必要的，他在划分自由与规则之间的界限时更

加倾向于规则，强调规则对于现代自由的重要性;洛

克则以性善论为基础，在划分自由与规则之间的界

限时更加倾向于自由，规则的作用只是在于为人类

提供最低限度的安全，尊重并发挥人的权利与自由

是更加重要的。卢梭对这一问题的处理之所以复
杂，就在于他没有沿袭先前启蒙思想家经验式的解

决途径，而是进行了一种全新的冒险。“在他看来，
自由是一种绝对的价值。在他的眼里，自由就好像
是一种宗教式的概念”［2］31。作为绝对的价值，自由
是不可以调和或妥协的，因此，前人采用的那种划界

的方式在卢梭看来是不可取的。同时，受加尔文教
的影响，卢梭也赋予规则以绝对的地位，“他一直坚
持认为，法则不是一成不变的惯例，不是实用性的工

具，它完全是根据非人为的、因而是永恒的、普适性
的、绝对的神圣真理和神圣规则，去制定适合于特定
时间、地点和人物的规则的过程”［2］35。在卢梭这
里，自由和规则都占据绝对的地位，如何处理这两种

对立的绝对价值之间的关系? 问题就变得更为艰涩

和复杂。卢梭在《社会契约论》中做出了自己的解
答:他认为，只有那些能够不受阻拦地追求自己想要

的东西，并且知道什么东西能够满足自己的人才是

自由的，而知道什么东西能够满足自己的人就是有

理性的人，因此，自由的人一定是有理性的人; 两个

有理性的人在对待问题的态度上一定是一致的①，在

自然是一种和谐状态的大前提下，两个有理性的人

64

①柏林在《自由及其背叛》一书中提出这一结论:在一位有理性的人看来是正确的东西，在另一位有理性的人看来也是正
确的。他举例论证:在自然科学领域，一位科学家利用自己的理性发现的正确结论，同样会为另一位有理性的科学家所接受。



所追求的合乎理性的东西同样是和谐一致的，所以

人们在追求自由的过程中不会破坏他人的自由，因

为他们共同遵守着内在的理性制定的规则。由此看
来，自由与规则根本就不是两种对立的绝对价值，而

是一种价值，它们是一体两面的关系，以此我们才能

够真正理解卢梭的那句名言，“人是生而自由的，但
却无往不在枷锁之中”［3］。可以说，卢梭对自由与规
则之间关系的凸显，增强了现代自由问题的复杂性。
在卢梭的政治哲学中，现代自由问题的复杂性

是以一种萌芽的状态表现出来的，伴随着人类社会

历史的不断演进，现代自由问题的复杂性也表现得

越来越明显，主要集中在自由主义与社群主义的争

论之中。自由主义承袭了洛克古典自由主义学说的
理论立场和方法论倾向，把个人自由与权利至上、私
有财产神圣不可侵犯确立为现代自由问题核心原

则;社群主义则基于一种共同体的理论立场，坚持公

共自由对个体自由的优先性，确立了一种整体主义

的自由观。在自由主义与社群主义的争论中我们发
现，个体原则与共同体原则孰优孰劣、个人自由和公
共自由谁高谁低等问题都是现代自由问题在当今时

代的理论表现，这些课题使得现代自由问题变得更

加复杂难解。
作为把握现代自由问题的复杂性的第一条路

径，历史导向在思想史的场域中为我们生动还原了

现代自由从简单走向复杂的全过程，让我们能够最

为直观地感受和把握现代自由问题的复杂性，这种

方式是理论研究者最容易接受和采用的研究方式。
但是，这种路径存在自身难以克服的弊端，因为历史

导向以时间为线索、以各时代思想家关于现代自由
问题的理论成果为蓝本，在经验层面简单地罗列出

杂多的思想材料，因而，它为我们勾勒的仅仅是现代

自由问题的复杂表象，并没有深入到问题的内在本

质。

二、逻辑导向

历史导向的把握方式存在自身无法突破的瓶

颈，它所揭示的现代自由问题的复杂面相仅仅是这

个问题的表象，即便这种路径能够在思想史的长河

中搜集出无限杂多的思想材料来论证现代自由问题

的复杂性，最终的结果也只能是陷入黑格尔所谓的

“坏的无限”的材料堆砌之中，“这种无限只不过表
示有限事物应该扬弃罢了。这种无穷进展只是停留
在说出有限事物所包含的矛盾，即有限之物既是某

物，又是它的别物”［4］。要摆脱这种“坏的无限”，就

不能仅仅停留在经验层面来把握现代自由问题的复

杂性，而是需要深入到自由的概念或理念之中，揭示

自由自身发展而成的特有规定和规律，展示现代自

由问题的逻辑之美。
逻辑导向就是把握现代自由问题的复杂性的第

二条路径，这种方式并不以直接还原和再现现代自

由问题在人类历史中的复杂现象为目标，而是将现

象视为通达真理所要经历的必然性环节，并在概念

的层面达到对现代自由问题的辩证的、本质的理解，
在全体的自由性与环节的必然性相统一的逻辑中，

把握现代自由问题的复杂性。逻辑导向是以概念的
方式把握现代自由问题的一种研究路径，何为“概
念”是运用这条研究路径的前提性问题。在日常生
活中，我们通常把“概念”理解为在概括和总结感性
事物的本质特点基础之上形成的抽象观念; 而在词

义学的层面上，“概念”的定义就是通过使用抽象化
的方式从一群事物中提取出来的反映其共同特性的

思维单位。与此不同的是，在逻辑导向的研究路径
中，“概念”不再是我们通常理解的“理性抽象”，而
是一种理性的具体或思想的具体，以概念的方式把

握现代自由问题就是在理性的高度或思想的层面上

具体展现现代自由问题的内涵逻辑和内在规定。
以逻辑导向来把握现代自由问题的复杂性，是

黑格尔政治哲学的基本致思路径。在《法哲学原
理》中，黑格尔虽然以“法的理念”作为研究对象，目
的却是通过法的不同形式在逻辑的层面上展示现代

自由的复杂性。因为，“法的基地一般说来是精神的
东西，它的确定的地位和出发点是意志。意志是自
由的，所以自由构成了法的实体和规定性”［5］10。法
是自由真正得以展现的平台，法律制度的使命在于

保障现代人的自由和权利，因此，对法哲学的研究也

就是对现代自由问题的探索。黑格尔对自由问题的
逻辑演进做出了十分独特的辩证理解，如他自己在

导言中说的那样，“本书的前提是: 从一个论题进展
到另一论题以及进行科学论证的那种哲学方法，即

整套思辨的认识方法，跟其他任何认识方法有本质

上的区别”［5］序言1。黑格尔站在思辨哲学的立场上把
自由纳入到“概念”中进行研究，作为概念考察的自
由不是单纯的固定形式，而是一个辩证的发展过程。
黑格尔对现代自由问题的思考主要集中在它的

精神哲学中，具体属于“客观精神”部分。在柏林大
学任教期间，黑格尔开展了对自由问题的研究和撰

写工作，通过著作《法哲学原理》向人们全面展示了
74



现代自由的不同环节，使得现代自由的复杂本质在

逻辑的层面上显现出来。在著作的导论部分，黑格
尔开门见山地揭示了自由意志发展过程的三个环

节，可以简单地概括为否定的自由、选择的自由和具
体的自由，三者共同构成了自由意志自身发展的逻

辑，但这只是对现代自由问题的复杂本质的抽象表

达，它们只有在具体的对象性领域中才能够获得真

正的展开。法是自由的定在，黑格尔把自由意志的
三个环节分别对象化为抽象法、道德和伦理，赋予自
由概念以情境化的经验意义。抽象法就是“否定的
自由”的对象化，在这个领域中，每个人都抽象化为
普遍的人的概念即“人格”，这种抽象的“人格”成为
法律保护的对象，在法律面前每个人的“人格”是平
等的，它要求每个人都“成为一个人，并尊敬他人为
人”［5］46，但这种保护“局限于否定的方面，即不得侵
害人格或从人格中产生的东西”［5］47。在抽象法领
域内，人们作为抽象的自我意识不满足于纯粹的主

观性，要求把他的自由外化到他占有和使用的对象

之上，因而财产成为自由的定在，抽象法就展现为以

所有权为核心、以“所有权”———“契约”———“不法”
为逻辑结构的、客观的、自在的私法体系，这个体系
就是对客观的人格自由的积极确证。对人格自由和
平等的保护体现了抽象法对于现代自由的积极意

义，但是在抽象法中，每个人完全作为独立的人格在

法律的规定下占有、使用和转让自己的财富，个人与
他人的关系完全表现为马克思所说的“物与物的关
系”，人们只追求个体的特殊权利，缺少对他人利益
和公共利益的关切，如果在现实社会生活中赋予抽

象法以绝对的地位和价值，只能使自由走向自己的

反面，产生不法和犯罪。抽象法只能作为“否定的自
由”的定在，而不是自由的全部，对个体的特殊权利
的极度追求必然会使自由成为一切人反对一切人的

借口，因此，人们必须把目光从个体的权利转向普遍

的善，进入道德领域。道德是“选择的自由”的对象
化，在这个领域中，人们已经不是一种抽象的人格，

而是作为自为的主体而存在，主体出于自律和良知

在欲望、冲动和偏好中做出自己的选择，其选择的目
标不是个人的特殊利益，而是普遍的利益、公共的
善，道德就展现为以自律和良心为核心、以“故意和
责任”———“意图和福利”———“善和良心”为逻辑结
构的、主观的、自为的价值规范，这种规范就是对主
观的选择自由的积极确证，但是选择的自由所指向

的公共的善来源于人的自我意识在主观层面的反

思，并不具有客观现实性。因而，道德领域的自由仍
然不能构成现代自由的全体，“抽象的善消融为完全
无力的东西，而可由我加入任何内容，精神的主观性

也因其欠缺客观的意义，而同样是缺乏内容

的”［5］162。道德领域中的主观自由必然会陷入形式
上的普遍性和内容上的任意性之间的矛盾，出于自

我良知的主观意义的善，既可以与真正的善的概念

相一致，也可能为非作歹，所以它也不能成为人类自

由行为的最终模式。抽象法的片面的客观性和道德
的片面的主观性都无法展示现代自由的真实面貌，

具体的自由只有在扬弃二者的片面性的基础之上才

能够实现，而这种片面性的扬弃只有在伦理领域中

才能够得以可能。“无论法的东西和道德的东西都
不能自为地实存，而必须以伦理的东西为其承担者

和基础，因为法欠缺主观性环节，而道德则仅仅具有

主观性的环节，所以法和道德本身都缺乏现实性。
只有无限的东西即理念，才是现实的”［5］162 － 163。自
由的理念就是伦理，它作为“具体的自由”，体现为
人与人之间的交往关系，即在他者中保持自己，他者

与自我不再是一种相互见外地对待着的关系，而真

正实现了内在的统一。在伦理共同体的领域中，自
由的基础就不再是个人的自我意识，而是人与人之

间的普遍交往，伦理展现为以共同体为核心、以“家
庭”———“市民社会”———“国家”为逻辑结构的、自
在自为的社会风尚，是“具体的自由”的对象化存
在，客观自由与主观自由在公共自由中实现了统一。
从抽象法、道德到伦理，自由意志的内涵逻辑得到了
充分而丰富的展现，真正达到全体的自由性与环节

的必然性之间的统一，成为真正的、现实的理念。
以逻辑导向把握现代自由问题的复杂性，能够

帮助我们穿透由杂多的理论材料堆砌而成的思想藩

篱，直面现代自由问题的本质和内在规定，进而以概

念的方式构筑单一的、统一的现代自由理念，在否定
的自由、选择的自由和具体的自由这三个环节中展
示现代自由问题的逻辑复杂性。黑格尔构建了自由
理念的大全，在他看来，现实社会中的自由问题不过

是自由意志自身运动过程的外部表现，对自由意志

的自我运动过程的把握就是对整个现代自由问题的

全部环节的把握。他把自由的理念视为现代自由问
题的标准、根据和尺度，现代自由问题的历史在他这
里就终结了，不会再产生任何新的内容。由此看来，
逻辑导向既能够以概念的方式揭示现代自由问题的

复杂性，也容易使我们陷入形而上学的恐怖之中，事

84



实上，它对现代自由问题的终结也只是一种“理性的
狂妄”。

三、问题导向

逻辑导向以自由意志的概念为对象，以一种本

体论化的思维方式切中了现代自由问题的内在本

质，在纷繁复杂的表象和无限杂多的材料中开显了

自由意志的辩证逻辑，形成了整体性、同一性的现代
自由理念，赋予现代自由问题以独特的精神实质，达

到对现代自由问题的复杂面相的本质性把握。但
是，这种研究路径也存在自身难以克服的理论困境:

在本体论化的思维方式中，对事物的本质的理解构

成人们把握事物的永恒根据、标准和尺度，因而自由
的理念就是人们把握现代自由问题的绝对准则，由

此看来，这种思维方式极易陷入同一性哲学的暴力

之中。而且，本体论化的思维方式确立了理念之于
现象的绝对优先地位，“只有概念( 不是平常听到那
种称做概念的、其实只是抽象理智规定的东西) 才具
有现实性，并且从而使自己现实化。除了概念本身
所设定的这种现实性以外，其他一切东西都是暂时

的定在、外在的偶然性、私见、缺乏本质的现象、谬
妄、欺骗、等等不一”［5］1，现实事物不过是理念的外
部表现，理念与现实事物之间存在难以抹平的裂痕，

必然变得抽象而空洞，最终成为哲学家自己孤寂地

沉思默想。
在马克思看来，黑格尔对现代自由问题的复杂

性的概念式把握是一种头足倒置、以头立地的研究
路径，与黑格尔以自由的理念去统摄现代自由问题

的思路不同，马克思从现代社会生活和政治生活的

实际问题出发去思考现代自由问题的复杂性，为我

们提供了一种新的研究思路———问题导向。所谓问
题导向，就是以问题为核心并透过社会现实问题来

深化对问题本身的内在本质和结构的认知和把握，

这种研究路径把发现问题、剖析问题、解决问题作为
出发点和落脚点，坚持在问题中寻找问题的答案。
问题导向是马克思进行理论研究的独特方式，在青

年时期，他就肯定了问题的重要性，“世界史本身，除
了用新问题来回答和解决老问题之外，没有别的方

法”，“问题却是公开的、无所顾忌的、支配一切个人
的时代之声”［6］。问题的答案只能存在于现实的问
题之中，任何脱离现实问题的理论成果不过是容易

破碎的思想泡沫。
哲学家是自己的时代、自己的人民的产物，真正

的哲学批判要分析的不是答案，而是那些重大的时

代问题。马克思明确了现实问题的重要性，并以一
种强烈的问题意识抓住了自己时代的重要问题，其

中最直接的就是阶级对立问题。虽然阶级分化问题
在人类文明史上古已有之，但是它在资本主义社会

中表现得最为突出，“整个社会日益分裂为两大敌对
阵营，分裂为两大相互直接对立的阶级:资产阶级和

无产阶级”［7］273，众多阶级之间异质的矛盾都简化为
人类唯一的、最后一场斗争，两大对立阶级之间的紧
张程度大幅提高，达到人类阶级斗争史的顶峰。在
阶级矛盾如此尖锐的资本主义社会，自由虽然在法

律条文中占据绝对的地位，法律以维护个人权利的

形式表达对自由的尊重，但是在马克思看来，这种

“自由”只不过是资产阶级的法律条文所造成的虚
假幻觉，现代自由在资本主义社会中体现为少数人

的自由和多数人的不自由。实质上，这“少数人”也
仍然没有获得“真正的自由”，因为他们不过是资本
的人格化，始终受资本的全面控制和统治。在资本
主义生产方式的统治下，人的独立性始终是以物的

依赖性为基础的，个体现实直接依赖于物质力量并

受物质力量的完全塑型，可以说，人类在现代所面临

的种种“自由的难题”都可以归结为资本主义生产
方式导致在人的生存方式上的“异化问题”。
阶级对立问题和异化问题迫使现代自由成为形

式的自由和虚幻的自由，这是资本主义社会自身无

法逃脱的时代困境。问题的答案就隐藏在问题之
中，破解现代自由问题的现实困境就必须从造成这

一困境的问题入手。在思考如何克服阶级对立问题
和异化问题的过程中，马克思打开了现代自由的问

题域，从资本主义现代化过程的诸问题中，把握现代

自由问题，在他看来，现代自由并不是通过资产阶级

法律条文的简单规定就可以实现的，它的实现需要

财富、时间、制度、革命等因素的共同支撑。首先，财
富是自由的基础，是人类自由得以保存的条件。马
克思揭示了人类生活的最为平凡的原理: 人们为了

能够生活，首先就需要吃、喝、住、穿以及其他一些东
西，而这些物质生活资料的满足就在于人们能够生

产并占有财富。人们对自由的追寻也是以财富的创
造为条件的，没有生产资料和生活资料的充分积累，

只会产生极端的贫困和普遍的贫穷，在这种生存状

态下，自由只能是一句空话。因此，马克思要求废除
资本主义私有制以实现财富的公共占有，并把人们

创造财富的能力即生产力的普遍发展视为人类自由

94



解放得以实现的前提条件之一，确立了自由与财富

之间的密切相关。其次，时间是自由的尺度，是人类
自由得以实现的空间。马克思对现代自由的向往是
以自由时间为载体的，人类自由个性的发展并不是

价值层面的理论应当，而是建立在自由时间基础之

上的实现过程。在资本主义社会中，资本扩张的要
求和资本家的贪婪欲望经常借助于延长必要劳动时

间的方式最大限度地榨取劳动者的剩余价值，把工

人的必要劳动时间转化为自己的自由时间，使得工

人始终以忙碌的姿态穿梭于“摩登时代”之中。“个
人的全部时间都成为劳动时间，从而使人降到仅仅

是工人的地位，使他从属于劳动”［8］，在这种高强度
的劳动之中，工人从未感觉自己是自由的，所以，马

克思认为，工作日的缩短是建立自由王国的根本条

件。再次，制度是自由的定在，是人类自由得以维系
的保障。在马克思的视域中，自由从来就不是超越
性的、永恒的价值规范，它的实现需要以具体的社会
制度安排为平台，正是由于现有的资本主义制度无

法确保人类自由的真正实现，马克思才对其进行批

判并在此基础之上提出新的制度安排，即“自由人联
合体”，在自由人联合体中，生产资料的公有制代替
了资本主义私有制、劳动产品的按需分配代替了资
本家的私人占有，成为社会制度的主要内容，维系着

人类自由的现实性和具体性。最后，革命是自由得
以实现的手段，是人类自由解放的“助产婆”。在马
克思看来，资产阶级自身并不具备根治资本主义社

会的矛盾和问题的能力，要从根本上破解资本主义

社会中的自由难题，就必须用资产阶级推翻封建专

制的武器来对准资产阶级，而且运用这种武器的人

就是作为大工业产物的无产阶级。“对实践的唯物
主义者即共产主义者来说，全部问题都在于使现存

世界革命化，实际地反对并改变现存的事物”［7］75，
只有通过无产阶级革命，才能够真正废除私有制，消

灭阶级对立，消除异化状态，实现自由与财富、自由
与时间、自由与制度的良性互动，推动现代自由从资
本主义社会中少数人的个体自由、虚假的形式自由
进展到未来社会中每个人的个性自由、真正的实质
自由。在马克思的问题导向中我们看到，现代自由
问题并不是一个独立的、简单的政治问题，它牵涉到
人类社会生活的众多领域，与人类生活中的其他因

素交织在一起，结成复杂难解的问题之网，可以说，

现代自由问题的实践是复杂而艰难的。
历史导向、逻辑导向和问题导向构成了把握现

代自由问题的复杂性的三种方式，它们从不同的层

面和角度揭示了现代自由问题的复杂面相。其中，
历史导向从自由的思想史出发，在经验的层面上勾

勒现代自由问题的复杂表象; 逻辑导向从自由的概

念出发，在理性的层面上揭示现代自由问题的复杂

本质;问题导向从人类社会生活和政治生活中的具

体问题出发，在现实的层面上彰显现代自由问题的

复杂实践。值得我们注意的是，这三种研究路径之
间并不是一种外在的并列关系，而是一种内在的超

越关系。作为问题导向的出发点和落脚点的现实问
题是现象与本质相统一的综合体，虽然现代自由问

题在现实生活中表现为无限杂多的表象，但是问题

的表象却深刻地蕴含着自由本身的内在规定，从问

题导向出发来把握现代自由问题的复杂性，既可以

理清问题的复杂表象，又能够切中问题的内在本质。
因此，整理表象的历史导向和透视本质的逻辑导向

都下降为立足实践的问题导向的一个环节，问题导

向以一种综合的研究路径实现了对历史导向和逻辑

导向的辩证超越。所以，切实有效地理解和把握现
代自由问题的复杂性，应当首先、经常和始终从问题
导向出发。

参考文献:

［1］ 孙正聿．“哲学就是哲学史”的涵义与意义［J］．吉林大
学社会科学学报，2011，( 1) : 49 － 53，159．

［2］ ［英］以赛亚·柏林．自由及其背叛［M］ ． 赵国新，译．

南京:译林出版社，2005．
［3］ ［法］卢梭． 社会契约论［M］． 何兆武，译． 北京: 商务
印书馆，1963: 4．

［4］ ［德］黑格尔． 小逻辑［M］． 贺麟，译． 北京: 商务印书
馆，1980: 206 － 207．

［5］ ［德］黑格尔． 法哲学原理［M］． 范扬，张企泰，译． 北
京:商务印书馆，1961．

［6］ 马克思恩格斯全集: 第 1 卷［M］．北京: 人民出版社，
2002: 203．

［7］ 马克思恩格斯选集: 第 1 卷［M］．北京: 人民出版社，
1995．

［8］ 马克思恩格斯全集: 第 46 卷下册［M］．北京: 人民出
版社，1980: 222．

〔责任编辑:侯冬梅〕

05




